
 

 

42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

وحي ف الأربعة: قراءة تاريخية فلسفية لتحوّلات السلوك الرُّ  أأطوار التَّصوُّ

The Four Stages of Sufism: A Historical-

Philosophical Reading of the Transformations 

of Spiritual Conduct  

1.Dr Hafiz Ahmed Saeed Rana 2.  Muhammad Sohail 

Professor Department of Arabic, 

Dar-ul-Madina International 

University, Islamabad 

Postdoctoral researcher, Punjab 

University, Lahore 

 

MBA Executive, Department of 

Management Sciences, Times 

University Multan 

MPhil Research Scholar, 

Department of Philosophy, BZU, 

Multan 

Email: 

hafizahmadsaeed90@gmail.com 

 

 Email:  

sohail.shq1@gmail.com 

 

To cite this article: 

1.Dr.Hafiz Ahmed Saeed Rana 2. Muhammad Sohail 

 , July – Dec Vol.6  Issue .2 ( 2025) Arabic Article 

Al-Bahis Journal of Islamic Sciences Research, 6(2),42-49 Retrieved from 

https://brjisr.com/index.php/brjisr/article/view/14 

    

 

 

 

 

  

mailto:hafizahmadsaeed90@gmail.com
mailto:sohail.shq1@gmail.com
https://brjisr.com/index.php/brjisr/article/view/14


 
 

43 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

وحي ف الأربعة: قراءة تاريخية فلسفية لتحوّلات السلوك الرُّ  أأطوار التَّصوُّ

The Four Stages of Sufism: A Historical-Philosophical 

Reading of the Transformations of Spiritual Conduct 

Abstract 

This study offers a historical and philosophical analysis of four major stages in 

Islamic Sufism understood as spiritual conduct within Islam. It traces the movement 

from early ascetic piety in the first two Islamic centuries, through classical Sufism 

centered on divine love, to the Khurasan path of attraction and annihilation, and 

finally to the metaphysical synthesis associated with Ibn Arabi and later thinkers. The 

research asks how forms of spiritual practice, language, and self-understanding shifted 

across these stages, and how changing political and intellectual settings shaped those 

shifts without erasing a shared ethical core. The study relies on close reading of early 

zuhd literature, classical Sufi manuals, hagiographical collections, and key 

philosophical Sufi works, along with modern critical scholarship in Arabic and 

European languages. The analysis shows that the first stage framed Sufism as intense 

God-conscious adherence to Qur’an and Sunna; the second recast the same rigor 

around love, longing, and technical notions such as state, station, and ecstasy. The 

third stage pushed experience toward sustained attraction and annihilation, yet kept 

debate over law and normativity in view. The fourth articulated wide-ranging 

ontological schemes, most famously the doctrine associated with wahdat al wujud, 

and triggered enduring controversy among theologians and jurists. I argue that these 

four stages form a single long-developing project of inner purification, rather than 

competing departures from Islamic normativity, and that this long arc helps explain 

both the endurance of Sufism and its ongoing power to speak to diverse seekers of 

God. 

Keywords: Islamic Sufism; Spiritual conduct; Divine love; Philosophical Approaches; 

Historical background 

 

 المقدّمة

القرون. فقد يعُدّ التصوّف الاإسلامي )أأو التصوّف بمعنى السلوك الروحي في الاإسلام( ظاهرة دينية وروحية مرّت بتحوّلات تاريخية وفكرية عميقة عبر 

لى منظومة روحية ذات معالم مميزة عُرفت بـ"علم التصوّفبدأأ التصوّ  يمانية باطنية لدى الأوائل من الزهّاد والعباّد، ثم تطوّر اإ  ." أأو علم الاإحسانف في صورة نزعة اإ

لى أأربعة أأطوار رئيس ية متمايزة.  –وفق بعض الباحثين  –ومع مرور الزمن وتعاقب الأجيال، اكتسب التصوّف أأطوارًا مختلفة في المنهج والمضمون، يمكن تقس يمها  اإ

لى أ خر، وأأثر الس ياقات التاريخية  لهذه الأطوار الأربعة، لفهم كيفية تحوّل السلوك الروحي والصوفي من طور قراءة تاريخية فلسفيةس نحاول في هذه الدراسة  اإ

لى مصادر موثوقة  والفكرية في تشكيل معالم كل طور. كما س نبينّ السمات البارزة لكل مرحلة، وأأهم الشخصيات والمفاهيم المرتبطة بها، مستندين في ذلك اإ

 1.وبحوث محكّمة قدر الاإمكان

                                                 

-taṣawwuf al-taʿarruf ʿalā tatawwur al-Dīn Jabbārī, Aḥmadī, and Shāyista, “Al-Najm al 1

islāmī min khilāl ṭuruq ḥuḍūr al-Khaḍir fī al-nuṣūṣ al-ṣūfiyya,” Dirāsāt al-adab al-islāmī 2, 

no. 3 (2024) p181 



 
 

44 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

نهّا تشترك في جوهر واحد؛ فالتصوّف في كل زمان ومكان تمحور حول تطهير النفس، من الجدير بالذكر أأنّ هذه الأطوار رغم تمايزها الظاهري، فاإ 

واس تجابة لحاجات  تطورًا تدريجيًاومحبة الله تعالى، وطلب القرب منه عبر التجربة الروحية المباشرة. وبالتالي فاختلاف الأساليب والمناهج بين طور وأ خر يعكس 

 .اقضًا في المقاصد. فيما يلي نس تعرض هذه الأطوار الأربعة بالتفصيل والتحليلالعصر، أأكثر مما يعكس تعارضًا أأو تن

 الطور الأول: عصر الزهد والاإحسان الشرعي )التصوف المبكر(

ة )القرن السابع هجر يمثلّ هذا الطور مرحلة النشأأة الجنينية للتصوّف في صدر الاإسلام وعصر التابعين ومن تلاهم، وهو يمتد تقريبًا عبر القرنين الأولين لل 

زاء ش يوع الدنيا والترف خلال بدايات الدول ة الأموية. لقد انصرف هؤلاء والثامن الميلادي(. تميزّ هذا العصر بظهور الزهاد والعباد الذين كانوا ردّ فعلٍ روحياً اإ

لى العبادة الصادقة والخوف من ال خرة، واش تُهروا بلقب البكاّئين لكثرة بكائهم خش يةً  من الله وتذكرًّا ليوم الحساب. كان ديدنهم الالتزام الدقيق بالكتاب  النساك اإ

ظبون على الصيام والصدقة والس نة في كل صغيرة وكبيرة، والاإكثار من نوافل العبادة والأعمال الصالحة؛ فكانوا يحُيون الليل بالصلاة والذكر وتلاوة القرأ ن، ويوا

هم امتازوا بورعٍ شديد في امتثال الأوامر الشرعية واجتناب الش بهات، حتى رُوي عن بعضهم مواقف تدل على فرط والجهاد وسائر أأعمال البر. تذكر المصادر أأن 

أأكله. فالتصوف في هذه المرحلة كان صلى الله عليه وسلم اتباعهم للس نة؛ فمثلًا نقُل أأن بايزيد البسطامي من شدة تحرّيه للس نة رفض أأكل البطيخ لأنه لم يجد أأثرًا يدل أأن النبيي 

طار الشريعة دون زيادة. للتدين العميقمرادفاً   2 أأو تفعيل الباطن في اإ

خلاص. كان  يمانية يعيشها من نذروا أأنفسهم للعبادة باإ ن التصوّف لم يكن طائفة متميزة، بل كان حالة اإ مفهوم في هذا الطور الأول يمكن القول اإ

كالتوكّل واليقين  –م. فهؤلاء الأوائل من أأهل الكمال حصلوا على مراتب روحية عالية هو روح منهجه 3كما في الحديث(” تعبد الله كأأنك تراه“)وهو أأن  الاإحسان

كل ما نالوه  ولكن ضمن حدود الشريعة وأأحكامها. بمعنى أأنهم لم يطلبوا تجارب روحية خارقة للعادة أأو أأحوالًا باطنة خارج نطاق العبادة المعهودة؛ بل –والخشوع 

وكل والزهد كان ثمرةً طبيعية لاإخلاصهم في امتثال الشرع وتزكية نفوسهم به. ولقد أأكد الباحثون أأن الالتزام التام بالشريعة كان من مقامات كالمحبة والرضا والت

ن القبو  لى الله. يقول أأحد الباحثين واصفًا منهجهم:"اإ ذ يرون أأن الطاعة الظاهرة هي عماد الطريق اإ التطبيق الكلي ل المتحمس و الأساس الراسخ لدى أأوائل الصوفية؛ اإ

لتحقيق هذا المقصد.  لأوامر الله شكّل أأساس المشروع الصوفي برمّته" فقد كان الشعور بحضور الله في قلوبهم هو المقصد الأعلى، والشريعة وس يلة لا غنى عنها

لى تجاوز أأحكام الدين؛ بل على العكس، رأأوا الشريعة أأ  ن لم تكن وحدها كافية لبلوغ عمق ولم يكن يخطر ببالهم أأبدًا أأن تقودهم الروحانية اإ ساس البناء الروحي واإ

 4المعرفة الربانية. 

فلم تظهر على أأولئك الزهاد مظاهر غريبة أأو شطحات تثير الاس تغراب. لم يكونوا يتحدثون عن  :من سمات هذه المرحلة أأيضًا البساطة وعدم التكلفّ

ن ظهرت أأحيانًا بعض الكرامات أأو المواجيد، فكانت على جهة العرض غير المقصود. رؤى وتجليات أأو أأسرار خفية، ولا تنُقل عنهم كرامات عجيب لا نادرًا جدًا. فاإ ة اإ

أأو خوارق العادات، بل كانوا يتحرّزون من ذلك مخافة العُجب والفتنة. ولهذا لم يعُرف عنهم حالات سكْر روحي أأو غيبة عن  لم يكن هدفهم البحث عن الكشف

لى السكينة والوقارالوعي أأو صراخ وتمزيق  ن وقع لأحدهم شيء من الفيض الروحي الشديد فقد يصدر عنه كلام تلقائي  .للثياب كما عُرف لاحقاً؛ بل كانوا أأقرب اإ واإ

ئل عن طبيبه فقال قولته المشهورة:"قد رأ ني  ني فعّال  طبيبييصادق مما انعقد عليه قلبه؛ مثلًا حين كان أأبو بكر الصدّيق رضي الله عنه في مرض موته، س ُ فقال لي: اإ

لى أأن الله هو من ابتلاه بالمرض. هذا القول وأأمثاله يصنفه البعض كـ– 5لما أأريد" شارةً اإ يماني فطري « شطح»اإ صادر عن وجدان صادق، لكنه في الواقع تعبير اإ

ية باطنة في عمق التقوى والعبادة، من غير تنظير صوفي وليس ادعاءً فلسفياً. عمومًا، يمكننا وصف تصوف هذه الحقبة بأأنه تصوف الزهد والاإحسان، حيث الروحان 

قاء المنبع وصدق مس تقل ومن غير ممارسات خارجة عن المأألوف الشرعي. وقد بقي هذا النموذج المبكر للتصوف مرجعًا للصوفية في كل العصور، باعتباره يمثل ن

 .التوجّه دون شائبة

                                                 

-Kabīr Fiqīqī, “Tatawwur ḥarakat al-Raḥmān Bin Laḥsan and Muḥammad al-ʿAbd al 2

taṣawwuf al-islāmī min al-zuhd ilā al-ʿirfān (min al-qarn al-awwal ilā al-sādis al-hijriyyayn),” 

Al-Sāwura li-l-dirāsāt al-insāniyya wa-l-ijtimāʿiyya 8, no. 1 (2022)p 90. 

Bughā. -Bukhārī. Edited by Muṣṭafā Dīb al-Ṣaḥīḥ al ,īlkhārī, Muḥammad ibn IsmāBu-lA 3

Damascus: Dār Ibn Kathīr and Dār al-Yamāmah, 5th ed., 1993. Kitāb al-Īmān, Bab “Suʾāl 

Jibrīl al-Nabiyy ʿan al-īmān wa-l-islām wa-l-iḥsā”, ḥadīth. p50 

awi, Tasawwuf kī ḥaqīqat aur us kā falsafah wa tārīkh (Deoband, Dihl-Shah Wali Allah al 4

India: Maktabah Raḥmānīyah, n.d.)p 72 

Tūrātī (Tangier and Beirut: -dīn, ed. ʿAbd Allāh al-murīdīn fī sabīl al-ʿArabī, Sirāj al-Ibn al 5

Dār al-Taḥdīth al-Kattānīyah, 2017) p1:227 



 
 

45 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

 

 

 الاإلهيةالطور الثاني: التصوف الكلاس يكي ونشوة المحبة 

ئم على الخوف يبدأأ الطور الثاني تقريبًا في القرن الثالث والرابع الهجري )التاسع والعاشر الميلادي(، حيث شهد التصوف تحولًا من الزهد الجاف القا

لهيي لى تصوف وجداني قائم على الحب الاإ لى رابعة الع .اإ دخال عنصر المحبة في التصوف اإ م( التي 805هـ/581دوية )ت ينسب كثير من المؤرخين الفضل في اإ

ليك» :قالت ني ما عبدتك خوفاً من نارك ولا طمعًا في جنتك، بل حباً لك وشوقاً اإ لهيي الخالص بلا توقعّ  .«اللهم اإ بهذا المعنى غيرّت رابعة اتجاه الزهد نحو العشق الاإ

لاإسلامي أ نذاك، وأأصبح الحب محور الخطاب الصوفي في تلك المرحلة. فبعد ثواب أأو عقاب. سرعان ما انتشرت هذه الروح الجديدة بين الصوفية في أأنحاء العالم ا

 6أأن كان الزاهد يبكي خوفاً، صار الصوفي يبكي شوقاً!

قليمية واتجاهات متنوعة ضمن الاإطار العام. في العراق برزت مدرسة بغداد على يد الحارث  7ومن خصائص هذا الطور أأيضًا ظهور مدارس صوفية اإ

خلاق وصقل مفهوم المراقبة والمحاس بة للنفس. تلامذته ركزّوا على الوعي القلبيي وضبط المشاعر 818هـ/234المحاس بيي )ت  م( الذي عمّق التحليل النفسي للأ

لى الله. وفي مصر عُرف ذو النون المصري )ت  ليه أأقوال تجمع  م( كمبتكر لمصطلح المعرفة )المعرفة اللدنية( مقابل العلم الظاهر، وتنُسب818هـ/231في الطريق اإ اإ

يران وخراسان فقد لمع أأبو يزيد البسطامي )ت  م( الذي يعُدّ رائدًا في طرح فكرة 883هـ/265بين الفكر الصوفي وتأأمّل جمال الكون في تسبيح الخالق. أأما في اإ

وهي من الشطحات التي س بقت اصطلاحات  8–أأني" الفناء أأو فناء النفس في الله. اش تهرت عن البسطامي عبارات رمزّية جريئة مثل قوله "س بحاني ما أأعظم ش

البغدادي. ففي « تصوف الصحو»مقابل « تصوف السكر»التصوف الشعري لاحقًا. هذه المدرسة الخراسانية اتسمت بشيء من الجموح الروحي وما سُمّي لاحقاً بـ

لى الاتزان والاعتدال في الأحو 850هـ/288حين دعا أأمثال الجُنيد البغدادي )ت  مام مدرسة الصحو والاعتدال –ال م( اإ ظهرت شخصيات أأخرى أأكثر  –وهو اإ

ظهار الوجد، مثل أأبو الحسين النوري )ت  خوانه، وسمنون 808هـ/281اندفاعاً في اإ م( الذي لقُّب بـ"شهيد الحب" لقصته الشهيرة عندما ضحّى بنفسه حُباً في اإ

لهيي كذلك ظهر في القرن الرابع الهجري الحسين بن منصور الحلاج )ت هـ تقريبًا( الذي اش تُهر بلقب "قطُعَة المحبة288المحب )ت  " لاإغراقه في أأشعار العشق الاإ

لى قول "أأنا الحق" في حالة وجدٍ قصوى، فاعتُبر ذلك تجاوزًا عقديًا وأأعدم بسبب مقولاته. وأأضحى الحلا822هـ/408 ج بعدئذ م(، الذي وصلت جرأأته في البوح اإ

لى حتفِهِ.  رمزًا للصوفي الشهيد الذي  قاده فرط الحب والوجد اإ

ن التصوف في طوره الكلاس يكي هذا تبلور كمنهجٍ مميز ضمن الاإطار الاإسلامي فقد بدأأ الصوفية يتداولون مصطلحات خاصة)حال،  .يمكن القول اإ

لى الله. وأأثارت بعض ممارساتهم وأأقوالهم ا لخ( ويطورون نظريات حول السير والسلوك اإ س تغراب الفقهاء والعامة، مما اس تدعى تدوين المصنفّات مقام، وجد، فناء، اإ

ر السراج الطوسي )ت الصوفية الأولى في أأواخر القرن الرابع وأأوائل الخامس الهجري للدفاع عن التصوف وتوضيح مفاهيمه. من أأوائل تلك الكتب:"اللمع" لأبيي نص

هـ(. ثم تلاهم في القرن الخامس رسالة القشيرِي 480ب أأهل التصوف" للكلاباذي )ت هـ( و"التعرّف لمذه486هـ( و"قوت القلوب" لأبيي طالب المكي )ت 488

هـ(. هذه المؤلفات قدّمت للعالم أأول عرض منهجي للتصوف وتعاليمه، وأأكّدت أأن طريق التصوف هو امتداد 380هـ( و"كشف المحجوب" للهجويري )ت 361)ت 

سلام الحق وليس خروجًا عليه. ومما جاء فيها  و"هو الأخذ  9تعريفات ش تى للتصوف كقولهم: "التصوف هو صفاء المعاملة مع الله" –على سبيل المثال  –للاإ

لى غير ذلك من العبارات التي بينّت أأخلاقيات الطريق الصوفي 10بالحقائق واليأأس مما في أأيدي الخلائق" لقد نجح هؤلاء المصنِّفون في ربط التصوف بأأصول  .اإ

                                                 

Dihlawi, Tasawwuf kī ḥaqīqat aur us kā falsafah wa tārīkh (Deoband, -Allah alShah Wali  6

India: Maktabah Raḥmānīyah, n.d.)p 73 

-madāris al-makānat al-Asmā Ḥajjī Ḥammūd and Muḥammad Ibrāhīm Yıldırım, “Dawr wa 7

niẓāmiyya fī al-taṭawwur al-ʿilmī al-islāmī khilāl al-ʿaṣr al-Saljūqī,” Majallat al-ʿUlūm al-

Insāniyya wa-al-Ṭabīʿiyya 5, no. 5 (2024) p 380 

sunnah, -l-kitāb wa-ṣūfī fī ḍawʾ al-fikr al-Yūsuf, Al-q alKhāli-Raḥmān ibn ʿAbd al-ʿAbd al 8

3rd ed. (Kuwait: Maktabat Ibn Taymiyyah, 1986) p 247 

ṣāliḥīn, ed. -salaf al-Iṣbahānī, Sīr al-Faḍl al-Qāsim Ismāʿīl ibn Muḥammad ibn al-Abū al 9

Karam ibn Ḥilmī ibn Farḥāt ibn Aḥmad (Riyadh: Dār al-Rāyah li-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, n.d.) 

p  3:1097 

-Ḥalīm Maḥmūd and Maḥmūd ibn al-Qushayriyya, ed. ʿAbd al-Risāla al-Qushayrī, Al-lA 10

Sharīf (Cairo: Dār al-Maʿārif, n.d.) p 2:441 



 
 

46 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

حياء علوم الدين" اس تطاع في كتابه الشهير –وهو من أأعلام هذه الحقبة المتأأخرة  –م( 5555هـ/101د الغزالي )ت الشريعة، حتى أأن أأبو حام أأن يقدّم التصوف  "اإ

حراف وأأكس به وف من الانفي ثوب الاعتدال والوسطية، منتقدًا المبالغات الفلسفية لبعض الصوفية الذين كادوا يساوون بين الله والعالم. وبهذا حمى الغزالي التص

ذ بعده سيبدأأ التصوف طورًا جديدًا أأ  كثر تنظيمًا وانفتاحًا على قبولًا واسعًا بين علماء الأمّة. ويمكن اعتبار الغزالي خاتمة هذا الطور الكلاس يكي من التصوف، اإ

 .المجتمع والفكر

لهية كأأساس، وتطوّرت فيه ممارسات روحية خاصة برز فيه عنصر  :باختصار، اتسم الطور الثاني بكونه مرحلة نضوج التصوف كعلم وتجربة المحبة الاإ

لى الله. كما ظهرت فيه حالات الوجد والهيام التي قد تصل  كالمجالس والسماع )الاإنشاد الصوفي والموس يقى الروحية( التي كان يحضرها الصوفية لتحريك أأشواقهم اإ

لى الاإغماء وتمزيق الثياب من شدة الشوق. لكن رغم تل ك المظاهر غير المأألوفة، ظل الصوفية في هذا العصر ملتزمين بجوهر الشريعة ولم يدّعوا سقوط ببعضهم اإ

لقد عبدوا الله حباً فيه لا خوفاً وطمعًا، ولكنهم أأيضًا راعوا حدود الشريعة  .التكاليف عنهم؛ بل كانوا يرون أأنفسهم أأشد الناس تمسكًا بظاهر الدين مع التمتعّ بباطنه

ن هذا التوازن الدقيق بين الشريعة والحقيقة هو أأبرز ما يميزّ التصوف الكلاس يكي في طوره الثانيودافعوا عن ان   .سجام طريقهم معها. اإ

 11الطور الثالث: التصوف في طور الجذب والفناء )تصوف خراسان ومدرسة الانجذاب(

لى منظومة  فلسفية. ويمكن تأأريخ هذا الطور تقريبًا بالقرن الخامس الهجري/الحادي يمثلّ الطور الثالث قمة النضوج الروحي للتصوف قبل أأن يتحوّل اإ

يران وخراسان وما و  راءها، تميزّوا بتجارب عشر الميلادي )مع امتداد جزئي للقرن السادس/الثاني عشر(. ظهر في هذه الحقبة جيل من كبار الأولياء والصوفية في اإ

م( والش يخ 5038–868هـ/330–418ومن أأعلامهم البارزين: الش يخ أأبو سعيد بن أأبيي الخير )  .دان لا البرهانروحية فائقة ورؤى وحدة الوجود على مس توى الوج

مدرسة الجذب" في "هـ( في هرات. شكلّ هؤلاء ما يمكن تسميته 385م(، وغيرهما كعبدالله الأنصاري )ت 5044–864هـ/321–412أأبو الحسن الخرقاني )

لى  لهية )الجذب أأو الجذبة( مطلبًا عظيمًا لديهم، بعد أأن كان أأمرًا عارضًا لدى من قبلهم. والمقصود بـالجذب أأن يأأخذ التصوف، حيث أأصبح الانجذاب اإ الحضرة الاإ

ليه دفعةً واحدة بلا طول مجاهدة  لهيي الفجائي الذي يغمر القلب بنور الفناء والمحبة بلا كسب من الع  –الله بيد العبد فيرفعه اإ بد. وقد لاحظ أأي نوع من التوفيق الاإ

لم يسُ تخدم بشكل  الباحثون أأن هذه الفكرة )العبد المجذوب( بدأأت تترسّخ نظريًا وتظهر في كلام الصوفية خلال تلك الفترة، رغم أأن مصطلح الجذب نفسه ربما

لا لاحقًا.   12مس تقل كمفهوم اإ

لى ما هو أأبعد؛ أأي أأنهم لم يكتفوا بتجويد الأوراد والرياضات  اتسم تصوف الطور الثالث بأأن أأهل الكمال منهم تجاوزوا مرحلة الأحوال والمقامات اإ

لى حقيقة الحقائق –لتحصيل الأحوال الروحية، بل كان غايتهم العظمى هي دوام الحضرة مع الله   :وصف بعضهم هذه الحالة بقولهم .أأي التوجّه المس تمر والكامل اإ

بالكلية له. فقد صار هولاء الخواصّ يبحثون عن فناء الذات في ذات الله تحقيقاً لقوله تعالى ﴿كُلُّ  التصوف أأن تلقي عنك كل ما يشغلك عن الله، وتسلمّ نفسك

لاَّ وَجْهَهُ﴾.
ِ
ن صوفية خراسان في القرن الخامس جعلوه مقامهم الدائم ومطمحهم  13شَيْءٍ هَالِكٌ ا ذا كان البسطامي والحلاج قد ذاقا لمحات من هذا الفناء قبلًا، فاإ واإ

ئل عن التصوف فقال:"هو أأن تدع كل ما في رأأسك، وتفُرّغِ يدك من كل  –وهو من أأشهرهم في الأحوال  –ى. رُوي عن أأبيي سعيد بن أأبيي الخير الأسم أأنه س ُ

لهيي  .14شيء، وتسلمّ نفسك بالكلية لأمر الله فالتصوف عنده تفريغ كامل من الدنيا ومن الذات لاس تقبال الوارد الاإ

لى حالات الاتحاد والافتراق بين في هذه المرحلة، كثر ا لحديث عن الغيبة والصحو، والجمع والفرق، والفناء والبقاء وغير ذلك من اصطلاحات تشير اإ

لم يكونوا بعد قد  .العبد والحق. ولم يكن الصوفية أ نذاك يرون غضاضة في الاإفصاح عن مواجيد عميقة حول وحدة الشهود أأو وحدة الوجود على مس توى التجربة

لا ورأأيتُ الله » :فمن كلماتهم المأأثورة .وا في تفصيل النقاشات الفلسفية حول علاقة الخالق بالمخلوق، بل عاشوا التجربة ووصفوها شعرًا ورمزًادخل ما رأأيتُ شيئاً اإ

ليس في الدار غيرُه » :ي المشاهدة بقوله، تعبيرًا عن اس تغراقهم في شهود الحق في كل موجود. وقد عبرّ أأبو سعيد نفسه شعريًا عن حالة غيبته عن نفسه ف«فيه

ن تأأوّله أأهل العلم بمعنى الفناء والشهود الصحيح فهو مقبول، لكنه بقي في دائرة الاإشارة الصوفية «ديّار  .لا التنظير العقلي أأي لا موجود سوى الله، وهذا القول اإ

ة أأكبر من ذي قبل، وقبول الناس لها. انتشرت حكايات كرامات أأبيي سعيد ومن مظاهر هذا الطور أأيضًا ش يوع الكرامات والخوارق بين الأولياء بصور

مثل معرفة خواطر القلوب، ومكاشفة ما في النفوس، والاس تجابة الفورية للدعاء، وحتى التصرفات الخارقة  –وأأبيي الحسن الخرقاني وغيرهما في كتب المناقب 

                                                 

, 1st Ṭabranī-majīd, ed. Muḥammad al-Qurʾān al-tanbīhāt fī tafsīr al-Busīlī, Nukat wa-lA 11

ed. (Morocco: Wizārat al-Awqāf wa-al-Shuʾūn al-Islāmiyyah, 2008) p 2:43 

Dihlawi, Tasawwuf kī ḥaqīqat aur us kā falsafah wa tārīkh (Deoband, -Shah Wali Allah al 12

India: Maktabah Raḥmānīyah, n.d.)p 74 

Qur’an 28:88-lA 13 

Tarjumān t maṣādir, 1st ed. (Lahore, Pakistan: Idāra-al-manshaʾ wa-taṣawwuf: al-Ẓahīr, Al 14

al-Sunnah, 1986) p 37 



 
 

47 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

ذا ما أأشغلت المريد عن الله، فكانوا يربوّن  15الحُجُب النورانية""وا بهذه الخوارق، بل سمّوها أأحيانًا للطبيعة. لكن اللافت أأن أأولئك المشايخ أأنفسهم لم يغترّ  اإ

غيبته في حضرة الله، مريديهم على أأن المقصود هو الحق تعالى لا الكرامات ولا المواهب. وقد يبلغ بالمجذوب منهم الحال أأن يسقط عنه التكليف ظاهريًا لشدّة 

طار الشرع قدر الاإمكان. وتنُقل في هذا الس ياق لقاءات بين بعض الأولياء والفلاسفة توضّح تمسّ ولكن مشايخ  ك الأولياء العصر حاولوا دمج التجربة الجذبية ضمن اإ

لطاعة وعدم الاغترار بالعفو بالشريعة رغم سموّ حالهم: فقد اجتمع أأبو سعيد بن أأبيي الخير بالفيلسوف ابن سينا مرةً، وكان أأبو سعيد يتكلم عن ضرورة العمل وا

لهيي. فأأنشد ابن سينا رباعية فارس ية مضمونها أأن "ناجيًا بفضل الله هو من تحرّر من ثنائية الطاعة والمعصية"، أأي كأأن الطاعة والمع  صية س ياّن ما دام عفو الله الاإ

ى المغفرة وتترك العمل، فليس عدم العمل كفعله بهذا أأجابه الش يخ أأن الشريعة باقية شاملًا. فردّ عليه أأبو سعيد مرتجلًا: أأيها المتكاسل عن الخير الكثير، لا تعتمد عل

هذه الحكاية تدل على أأن كبار صوفية ذلك العصر، رغم وصف بعضهم بـالجنيدية المجذوبين، كانوا يحافظون على  .ولا يغني عنها الاعتماد على رحمة الله دون سعي

ن كانت أأحوالهم القلبية في ذروة الاس تغراقميزان الشريعة ولم يدعوا سقوطها، و   .اإ

ثابة رباط من الناحية الاجتماعية، أأخذ التصوف في هذا الطور يتبلور في مؤسسات بس يطة تمهّد لظهور الطرق: مثل الخانقاه أأو الزاوية التي كانت بم 

رشاد ش يخ. ينقل المؤرخون أأن أأبا سعيد بن أأ  بيي الخير كان أأول من وضع قواعد لعشرة من المريدين في خانقاه. كما أأن يعتزل فيه الصوفية للعبادة جماعةً تحت اإ

أأثرّ أأولياء هذا العصر في الخرقاني كان له خانقاه يؤمّها المريدون. فهذا التنظيم يعكس اتساع نطاق التصوف وصيرورته ظاهرة اجتماعية، لا مجرد جهود فردية. وقد 

ن النفحات الروحية التي أأطلقوها بقيت تعمل في القلوب حتى بعد عامّة الناس جدًا، بحيث عدّهم الناس مصابي ح للهداية، وتوارثت الأجيال حبهّم وتعظيمهم. ويقُال اإ

 .همين في الاإسلام في زمان وفاتهم كأأنموذج: تشبيه أأرواحهم بالمطر الذي يروي الأرض بعد أأن ينجلي السحاب. ولا غرو أأن اعتُبر هؤلاء الأولياء من المجددين الروحي 

لى نقطة الاتحاد الوجداني مع الحق على يد ن  ن الطور الثالث كان طور الذروة الروحية للتصوف: فيه وصل السلوك الصوفي اإ خبة من وخلاصة القول، اإ

لى نظرية فلسفية أأهل الله، وانفتح الباب على مصراعيه للمعارف والذوقيات. لكن هذا كلهّ كان لا يزال يجري بلغتهم الاإشارية والوجدانية الخاصة،  ولم يتحوّل بعدُ اإ

لى أأن جاء الطور التالي ليسدّ هذه الثغرة. .منظّمة  16لقد توحّدت التجربة وبقي التنظير غائبًا، اإ

 الطور الرابع: التصوف الفلسفي والتنظير الميتافيزيقي

باسم أأحد أأعظم الشخصيات في تاريخ التصوف الاإسلامي: يبدأأ الطور الرابع للتصوف حوالي القرن السابع الهجري/الثالث عشر الميلادي، مقرونًا 

لى مرحلة التأأمل النظري وبناء 5230هـ/648محييي الدين بن عربيي )ت  م( الملقب بالش يخ الأكبر. في هذا الطور انتقل التصوف من التركيز على التجربة والوجد اإ

مسائل ميتافيزيقية عميقة متأأثرين أأيضًا بالفلسفة المشائية والاإشراقية. أأصبح السؤال "كيف  فقد اتسعت ثقافة الصوفية وعلومهم، ودخلوا في مناقشة .النسق الفلسفي

لى عالم الكثرة. وق لى وضع تصور مترابط عن مراتب الوجود وتنزلاته من الواحد الحق اإ د قدّم ابن عربيي في كتبه صدر هذا العالم عن الله؟" مطروحًا لديهم، فسعوا اإ

 –ة وفصوص الحكم( نظرية شاملة في الوجود تفسّر العلاقة بين الله والخلق. هذه النظرية عُرفت فيما بعد باسم وحدة الوجود، ومفادها )وخاصة الفتوحات المكي

يجاز  نما يظهر ويختفي كظلال –باإ لهيي الواحد، فالوجود الحقيقي واحد وأأزلي هو وجود الله، وما سواه فاإ قائم به. يقول  أأن كل ما في الوجود هو تجليات للوجود الاإ

حدى عباراته الشهيرة:"س بحان من أأظهر الأش ياء وهو عينها" أأي تنزّه الله الذي أأظهر الكائنات لكنهّ في الوقت نفسه عين و  جودها الحقيقي. مثل هذه ابن عربيي في اإ

  17العبارة تعبرّ عن فكرته أأن وجود الله هو الجوهر، ووجود الممكنات عارٍ وخيالي قائم بالله.

عاصره شعراء ومفكرون صوفيون تناولوا أأفكار الوحدة والحب  .ن ابن عربيي وحده في هذا المنحى التنظيري، لكنه كان الأكثر جرأأة وشمولاً لم يك

لهيي بأأساليب مختلفة؛ فمثلًا ابن الفارض )ت  لهيي)التائية الكبرى(التي توحي بمفهوم الوحدة والاتحاد، وفريد642الاإ الدين العطّار )ت  هـ( نظم أأروع قصائد الحب الاإ

لى حضرة الحق، ونجم الدين كُبرى )ت 658 هـ( كتب في تفسير الرؤى 658هـ( نظم قصصًا صوفية عميقة المعاني )منطق الطير( تتناول رحلة السالك اإ

لى دفقات شعرية وموس يقية عذبة في  هـ( في القرن السابع ليترجم تلك الأفكار682والمشاهدات النفسانية أأثناء السلوك. وجاء بعدهم جلال الدين الرومي )ت  اإ

هـ( تلميذ ابن عربيي ليشرح نظرياته ويدافع 684كذلك ظهر صدر الدين القونوي )ت  .المثنوي وديوان شمس، مؤكّدًا على مركزية الحب حتى سماه دين الحب

تلهم من فكر ابن عربيي. كل هذه الجهود جعلت التصوف في طوره هـ( في القرن الثامن الذي بلور مفهوم الاإنسان الكامل المس  826عنها، وعبد الكريم الجيلي )ت 

لخ(. لقد ان دمج الفلسفي والصوفي في هذا الرابع علماً واسعًا له مصطلحاته الفلسفية )كالوجود والماهية والفيض الأول والعقل الأول والبرزخية والختم الولائي... اإ

                                                 

ṣaghīr -sharḥ al-Ṣāwī ʿalā al-masālik: ḥāshiyat al-aqrab al-sālik li-Ṣāwī, Bulghat al-lA 15

(Cairo: Dār al-Maʿārif, n.d.) p  4:804 

16  Salamah-Qudsi, Arin. 2018. "The Concept of jadhb and the Image of majdhūb in Sufi 

Teachings...", Journal of the Royal Asiatic Society 28(2) p 255–271 

17 Yāsīn and Navīn Ibrāhīm Ibrāhīm, “Mītafīzīqā al-khiṭāb al-ramzī fī al-taṣawwuf al-islāmī,” 

Majallat Kulliyat al-Ādāb, Jāmiʿat al-Manṣūra 61, no. 61 (2017) p 1125 



 
 

48 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

نجح في “وبالفعل يؤكد الدارسون المعاصرون أأن ابن عربيي  18ي مزج الحكمة اليونانية بالاإشراق الاإسلامي.العصر حتى وُصف ابن عربيي بأأنه الصوفي الفيلسوف الذ

 صوفي متكامل. -وصار فكره ذا طابع فلسفي ”تزويج الفلسفة بالتعاليم الاإسلامية

هجريين شهدا انتشار الطرق الكبرى )كالقادريةّ شهد هذا الطور أأيضًا اكتمال تشكّل الطرق الصوفية بالمعنى المؤسسي: فالقرن السابع والثامن ال 

مثلًا، الطريقة النقشبندية عُرفت والشاذليّة والنقشبنديةّ وغيرها( التي كانت كلٌ منها تتبنى منهجًا يجمع بين الرياضة الروحية والتنظير المس تمَدّ من فهم مشايخها. ف 

لى جانب ذكرها الخفي، والطريقة ا لمولوية )جلال الدين الرومي( عُرفت بالسماع والرقص الصوفي كوس يلة للوجْد، وهكذا. أأسهمت هذه بعمقها الفقهيي والكلامي اإ

ذ شرح المشايخ أأفكار ابن عربيي ووحدة الوجود لعامة أأتباعهم بعبار  ات يمكنهم تذوقها الطرق في نشر التصوف الفلسفي وتعميمه بين المريدين بطريقة مبسطة، اإ

يمثله مثلًا ش يخ الاإسلام ابن تيمية  –ه، أأثارت تلك الأفكار جدلًا عقائديًا عند بعض العلماء الذين خافوا من تأأويلاتها. فظهر تيار ناقد وجدانيًا. لكن في الوقت نفس

نةّ وتصوف رفض بعض مقولات وحدة الوجود واعتبرها انحرافاً عن عقيدة التوحيد، مفرّقين بين ما سموه تصوف الس   –هـ( وتلميذه ابن قيم الجوزية 828)ت 

هـ( في مصر وغيره. واس تمر الجدل قرونًا حول تأأويل كلام ابن 808الفلاسفة. وعلى الجانب ال خر، دافع صوفية كثر عن ابن عربيي كابن عطاء الله السكندري )ت 

لا الله( ووحدة الشهود )وهي حالة عرفانية  لاحقاً قدّم العلماء تمييزًا اصطلاحياً بين وحدة الوجود )وهي فهم فلسفي بأأن الوجود واحد لا .عربيي ومدى صحته موجود اإ

مام أأحمد السرهندي )ت  قراره بغيريته عن خلقه(. هذا التمييز ينسب عادةً للاإ لا الله مع اإ هـ( في الهند بالقرن الحادي عشر 5043يشعر فيها العارف أأنه لا يرى اإ

 19الهجري، كمحاولة للتوفيق بين مدرسة ابن عربيي ومعارضيها.

بمعنى أأن الصوفي  .حال، الذي يعنينا هنا أأن الطور الرابع من التصوف أأكد على أأن التصوف ليس مجرد حالة وجدانية بل هو أأيضًا رؤية للكون على أأي

ات، وأأن الاإنسان جودفي هذه المرحلة صار عنده نظرية معرفية حول الله والعالم والاإنسان: يرى أأن الحقيقة المحمدية هي أأول مظهر للوجود، ومنها انتشرت المو 

لى أ خر تلك التأأملات التي ملأت كتب التصوف الفلسفي. هذه الرؤية الكونية الميت لهيي مفتوح... اإ افيزيقية للتصوف ميزّت الكامل هو مرأ ة الحق، وأأن الكون كتاب اإ

خ والأدب وحتى الفنون. ويعتبر الكثيرون القرن العصر ما بعد ابن عربيي، وجعلت التصوف جزءًا من التراث الفكري الاإسلامي المؤثر في التفسير والتاري

 رق(.السابع/الثالث عشر "العصر الذهبيي للتصوف"، حيث بلغ القمة فكرًا )مع ابن عربيي( وشعرًا )مع الرومي وابن الفارض( وتنظيمًا )بنشأأة الط

 الخاتمة

لى فلسفة ابن عرب  –بعد هذه الجولة عبر أأطوار التصوف الأربعة  لى جملة من النتائج والتأأملات. أأولًا، يتبينّ لنا أأن  –يي من زهد الصحابة اإ نخلص اإ

حي الأصيل. فقد كان التصوّف الاإسلامي كيان حيّ متطوّر، اس تجاب للتحديات الفكرية والاجتماعية في كل عصر بتطوير أأدواته ومفاهيمه، دون أأن يفقد لبّه الرو

لى محبة الله ومعرفته وفناء أأنانيته في جنب الله. جوهر التصوف واحدًا عبر العصور رغم اختلاف المظاهر: ذ لك الجوهر هو تجربة ذاتية فردية يسعى فيها العبد اإ

رن الخامس، والفيلسوف هذا الهدف السامي ظل قاسمًا مشتركًا بين الزاهد البكاّء في القرن الأول، والصوفي الولهان في القرن الثالث، والوليّ المجذوب في الق

 .ن السابعالعارف في القر 

ن تمايز الأطوار لا يعني انقطاعها عن بعضها. بل يمكننا تشبيه الأمر بنهر متدفق يغيرّ مجراه أأو يكتسب روافد جديدة لكنه يب قى نفس النهر. ثانيًا، اإ

نجازات الطور الأول وأأضاف عنصر الحب والوجد؛ والطور الثالث عمّق ثمار الطور الثاني نح و اختبار الوحدة؛ والطور الرابع نظّر أأحوال فالطور الثاني بنَىَ على اإ

طارًا عقليًا. وعليه، ينبغي عند دراسة أأقوال الصوفية وأأحوالهم مراعاة ظرفهم التاريخي ومدى تطور المفاهيم ف ي عصرهم. فلا يصح أأن نحاكم الطور الثالث ووضع لها اإ

وقد نبّه أأئمة التصوف أأنفسهم  .فلكل مقام مقالٌ وزمانٌ رجال –ير ابن عربيي بلغة الفقه الظاهري فقط صوفياً من القرن الثاني بمفاهيم ابن عربيي مثلًا، أأو أأن ننتقد تعاب 

لى هذا، فقالوا لى فهم كلام كل وليّ في س ياق "ذوق عصره".«لا تقيسوا أأقوال العارفين بميزان غيرهم» :اإ  ، ودعوا اإ

في الجملة في نظر الاإسلام ما دامت تحفظ الأصل: فطور الزهد يمثل لب الشريعة ثالثاً، ثبت من خلال المطالعة أأنّ جميع هذه الأطوار مقبولة 

خلاص التوجه، وطور الجذب والفناء يمثل عمق التجربة وذروة الاإحسان، وطور التصوف الفلسفي يمث ل سعة الأفق وروحها، وطور المحبة يمثل صفاء النية واإ

لا من شذّ وأأنكر بدافع من الجمود أأو من  –المسالك كلهّا بالقبول والاإجلال لدى الخاصّة والعامّة عبر الزمن وقد حظيت هذه  .والفهم العميق لعظمة الله في خلقه اإ

ن أأحبّ البس يطُ الورع وجد ق ساءة فهم بعض العبارات. ولعلّ تنوع طرق التصوف هو سر بقائه وانتشاره؛ فقد قدّم لكل طالب حق مبتغاه: فاإ دوةً في أأوائل الزهّاد؛ اإ

ن ن  ن طلبَ المجذوبُ المس تغرق حالًا يخرجه من نفسه وجد مثالهَ في أأبيي يزيواإ ن شدَ العاشقُ الولهان نارَ المحبة وجدها عند رابعة والعطار؛ واإ د وأأبيي سعيد؛ واإ

                                                 

18 Maryam Taʿlūb, “Istrātījiyyāt al-taʾwīl al-ṣūfī wa-jamāliyyātuhu fī Shajarat al-kawn li-Ibn 

ʿArabī” (PhD diss., Abdelhafid Boussouf University Centre Mila, 2020) p 45 

19 Adnan Khalid Rasool, “Waḥdat al-wujūd bayna al-ḥulūl wa-l-ittiḥād wa-l-shuhūd ʿinda al-

ʿAllāma al-Balkī,” Journal of The Iraqi University, no. 2  (2222.) p 57 



 
 

49 

 

July- Dec 2025 

Vol.6, Issue. 2 

 

 

OF ISLAMIC JOURNAL BAHIS-AL  

SCIENCES RESEARCH   
 

لى الجمع بين العقل والذوق وجد ضالته عند ابن عربيي ومدرس ته لى .سعى المثقفُ والفيلسوفُ اإ ذ "الطرق اإ الله بعدد أأنفاس الخلائق" كما  وكله من معدن واحد، اإ

 20يقُال.

ن الدراسة الموضوعية للتصوف  بعيدًا عن  –وختامًا، نرجو أأن نكون قد وفقّنا في رسم صورة واضحة لتحولات السلوك الصوفي عبر أأطواره التاريخية. اإ

يمان العمي –الأحكام المس بقة  ق والتجربة الروحية الحيّة والتفكير الفلسفي الجرئ. وهذه الخصائص تكشف عن بعُد ثريّ في تراث الحضارة الاإسلامية يمزج بين الاإ

ارنة تجاربهم ونظرياتهم، مجتمعةً نادرة في تاريخ الأديان. من هنا تبقى حاجة الباحثين ماسّة للمزيد من التحقيق في مخطوطات الصوفية وكتبهم عبر كل مرحلة، ومق

والله ولي -في هذا السبيل، جامعين بين دقة التأأريخ ووهج العرفان  –ولو قليلًا  –ولعل هذا البحث يسهم  .لاملفهم أأعمق لكيفية تطور الحياة الروحية في الاإس

 .-التوفيق

 

  

-NonCommercial-Creative Commons AttributionThis work is licensed under a 

SA 4.0)-NC-ShareAlike 4.0 International (CC BY 

 

 

                                                 

20 Putra, Merry C., and Widodo, Agus. 2024. "The Contribution of Ibn Arabi’s Sufism-

Philosophical Thought to the Concept of Perfect Human being who rationally Believes", 

Journal of Asian Orientation in Theology 6(2) p 135–160 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

